REFERENCIA BIBLIOGRÁFICA:

Tomado de: Gutiérrez Pérez, Francisco. Prieto Castillo, Daniel. La Mediación pedagógica. Apuntes para una educación a distancia alternativa, Ediciones  CICCUS La Crujìa. Argentina. 1999.

SENTIR LO ALTERNATIVO
uno de los genios del Japón, fundador de Matsushita, el viejo Kosuke Matsushita, que, a sus noventa y tres años, sigue inventando, publicando y organizando, dejó hace algunos añod el puesto al frente de su sociedad, para hacer algo mejor: ponerse a la cabeza de los que se consagran al futuro, a profundizar en los sistemas de educación. Así para asegurar el futuro acaba de crear la más moderna de las grandes escuelas: la Escuela de Pensadores del Siglo XXI para detectar, recibir y formar maestros de categoría excepcional (Servan Schreiber, J.J., El desafío mundial. Plaza y Janés).

Toda pregunta por lo alternativo es una pregunta por el futuro. De nada valdría dedicar un análisis a los alcances de formas diferentes de educación si el mismo no estuviera ligado a una reflexión sobre las posibilidades en un mundo como el nuestro. La condición de posibilidad de lo alternativo es el futuro. Nos encontramos, pues, en el para qué de la educación alternativa. Nos encontramos  ahora en esa dirección para abordar, en el capítulo siguiente, el cómo, a través del concepto de medición pedagógica.

Una propuesta alternativa apunta a:

· Educar para la incertidumbre.

· Educar para gozar de la vida.

· Educar para la significación.

· Educar para la expresión.

· Educar para convivir.

· Educar para apropiarse de la historia y la cultura.

Los seis puntos constituyen para nosotros aspectos fundamentales del sentido  de la educación en estos pocos años que nos separan del fin del milenio. Dejamos abierta la pregunta por el sentido. Este concepto servirá de hilo conductor de nuestra propuesta metodológica. La búsqueda de un sentido, en sistemas tradicionales colmados de sinsentido, en situaciones sociales cada vez más difíciles y cambiantes, es la condición más importante de cualquier propuesta alternativa.

Lo alternativo representa siempre el intento de encontrar un sentido otro a relaciones y situaciones, a propuestas pedagógicas. Tarea nada sencilla, por cierto, porque en la misma se compromete el sujeto de la educación que precisamente por eso se hace sujeto y no objeto de la misma. Ya no se trata de distribuir “sentidos” a diestra y siniestra (léase “objetivos terminales”, “metas” y todo lo demás) y condicionar todo el proceso a esos sentidos impuestos al sujeto. Se trata de construir sentido en una relación de la que forman parte la creatividad, la novedad, la incertidumbre, el entusiasmo y la entrega personal. 

· Educar para la incertidumbre
“El autoritarismo está lleno de certezas”, afirma Francisco Vío Grossi (Cómo educar para gozar de la vida. Pág. 32). La escuela, por lo mismo, también. Nadie nos educa para vivir en la incertidumbre o la vida se encarga de ello, y a un precio muy alto para quienes carecen de recursos que permitan hacerle frente.

La vida humana se organiza en una lucha contra la incertidumbre. Nadie duda de tal afirmación: la familia, las otras instituciones sociales, como el Estado, las iglesias, la escuela, la legislación, tratan siempre de sembrar alguna seguridad en un mundo signado por todo tipo de riesgos. Enorme tarea ésta, en especial cuando le toca desarrollarla a todos y cada uno de los seres humanos.

Pero la lucha no es tan real como parece. En manos de la mayoría de las instituciones sociales, ella se convierte en el esfuerzo de lograr la ilusión de certidumbre, sea a través de sistemas pedagógicos condicionados y condicionantes, de salidas políticas mágicas, de propuestas “utópicas” a la medida de los sueños y de seguros de vida, vejez y muerte. El resultado es una negación sistemática de la incertidumbre, cuando nadie escapa a ella.

En el antiguo México se veneraba a una deidad dueña del destino de hombres y dioses: Texcatlipoca. De ella dependían favores y tragedias, podía hacer feliz al malvado e infeliz al hombre de bien. Texcatlipoca era caprichoso como la vida misma.

Hoy nada ha cambiado, pero por todos los medios se busca ocultar la incertidumbre. Y, sin embargo, nunca más que hoy se vive en el reinado de Texcatlipoca. Al menos para la mayoría de la población latinoamericana ese reinado no dejó jamás de estar presente.

No hace falta dar cifras sobre pobreza y desnutrición, que ya a nadie sorprenden ni conmueven. Tampoco es necesario insistir sobre la falta de oportunidades propia de las sociedades inmersas en estos procesos irresistibles de ajustes estructurales, tan cercanos a aquello de “la operación fue un éxito, el enfermo falleció”. A mayor búsqueda de seguridad en los aspectos macroeconómicos, mayor incertidumbre para la vida a escala micro (¿es que hay otra escala de la vida, sentida, vivida cada día?).

Y sin embargo, por momentos se nos privilegia la incertidumbre. El ejemplo más cercano está en la guerra del Golfo. Nadie discute aquí las intenciones y las acciones de Hussein dentro y fuera de su país, pero de improviso se convirtió en el hombre más odiado de la Tierra, dueño del cuarto ejército más poderoso, capaz de arrastrarnos a todos a una catástrofe nuclear… Luego, semejante amenaza se derrumbó como un tigre de papel. Los medios masivos (no ellos, sino quienes los mueven) privilegian certidumbres e incertidumbres, según el vaivén de los intereses políticos.

¿Qué significa educar para la incertidumbre en una sociedad como la actual?

-Educar para interrogar en forma permanente a la realidad de cada día y, por lo tanto, no enseñar ni inculcar respuestas.
No se trata de una pedagogía de la respuesta sino de una pedagogía de la pregunta, como dice Freire.

La incertidumbre actual es de tales dimensiones que nadie –y menos aún un educador- tiene las respuestas. Éstas son siempre respuestas del pasado, tal como lo muestran hasta el cansancio los libros de texto y buena parte del discurso escolar. Si eso es válido en el plano de los conocimientos sistematizados, mucho más lo es en el acontecer cotidiano.

-Educar para localizar, reconocer, procesar y utilizar información.
Ya en la década del ’40 se insistió (Wiener, Norbert. Cibernética y sociedad) con toda claridad en la relación entre información e incertidumbre, a mayor falta de aquélla mayor dimensión de ésta. Nuestros niños, nuestros jóvenes, crecen en la máxima desinformación en un mundo movido y saturado por información (Castilla del Pino, Carlos. La incomunicación). Aun cuando se cuente con algún volumen de información, ello no asegura su utilización para resolver la propia vida. El drama de nuestra escuela no es tanto su crónica desinformación, sino que no ofrezca recursos, metodologías para trabajar con una información existente, presente por todas partes (Oliveira Lima, Lauro de, la educación del futuro).

-Educar para resolver problemas.

En una sociedad en la que la incertidumbre crece día a día se le plantean a cada quien problemas cotidianos por resolver, desde las relaciones inmediatas hasta la búsqueda de formas de supervivencia. La práctica de resolución de problemas está orientada siempre hacía el futuro, toda vez que ella significa el diagnóstico, la comprensión y la decisión entre más de una alternativa. Pasa a primer término aquí la práctica, frente a la acumulación de respuestas acertadas y de información muerta. La solución de problemas puede verse en doble sentido:

· El enfrentamiento a la incertidumbre de cada día:

· La actitud activa ante una situación nueva que pide creatividad, capacidad de relacionar los conocimientos adquiridos y de buscar otros nuevos.

-Educar para saber reconocer las propuestas mágicas de certidumbre, para desmitificarla y resignificarlas.

Esas propuestas, como ya señalamos, aparecen a diario en espacios como la vida cotidiana (lugares comunes sobre el amor, la riqueza, el éxito), la escuela (a mayor consumo de años escolares mayor salario), el Estado (la iniciativa privada, por sí sola, por su propio empuje, crea democracia y libertad), los medios (la caída de Hussein segura un nuevo orden internacional), la publicidad (todo va mejor con Coca Cola).

Saber reconocer, desmitificar y resignificar es poder enfrentarse a los distintos textos sociales para leerlos críticamente. Se trata de pasar de consumidor de textos a lector crítico de los mismos y, por lo tanto, de las intenciones de sus autores (sean individuos, sectores sociales o instituciones) a la capacidad de significar de los lectores.

-Educar para crear, recrear y utilizar recursos tecnológicos de escala humana.

Si hay un espacio privilegiado para la difusión de ilusorias formas de certidumbre, éste es el de la tecnología. Piénsese en toda la gama de objetos electrónicos, en las computadoras, en los programas difundidos masivamente. Nadie pretende rechazar una realidad –la tecnología es parte de nuestras sociedades, lo queramos o no- pero se trata de ofrecer alternativas para comprender su sentido, sus limitaciones y sus posibilidades. Entendemos la tecnología en el amplio sentido del término, desde los mínimos recursos disponibles en el medio rural campesino hasta los más sofisticados elementos.

· Educar para gozar la vida

Antes de recibir la avalancha de críticas a esta propuesta aclaramos las cosas a través de una simple pregunta:

¿Cuándo gozas de la vida?

Cuando te entusiasmas, es decir, cuando sientes que tienes un dios adentro como lo dice la etimología: la alegría de ser y de convivir; cuando  te sientes útil, cuando  reconoces tus progresos;  cuando juegas con la palabra,  la compartes en el diálogo, construyes con ella; cuando te sientes alguien  entre los demás en el goce del encuentro, cuando compartes  los alimentos, un vaso de vino, una taza de café, la intimidad, los sentimientos; cuando  creas para y entre los otros;  cuando ves un amanecer o la espalda dorada del mar al caer la tarde; cuando te encuentras  con expresiones como “gracias a la vida que me ha dado tanto” de nuestra querida Violeta Parra, y muchas otras de la poesía latinoamericana; cuando  trabajas en lo que te agrada y te realiza como ser humano; cuando  vives intensa y libremente  tu afectividad.

¿Por qué no se educa en, por y para el goce?

 Porque la escuela ha tergiversado hasta su propia etimología ya que para los antiguos era el lugar del disfrute en la creación y el diálogo.

En estos tiempos de incertidumbre, de ajustes estructurales y de nuevos órdenes internacionales, nuestras grandes mayorías están siendo condenadas a vivir en el sufrimiento, en contra de un principio básico de la vida: el goce. Demasiado nos trae la realidad actual como para sumarle a ella una educación enemiga del mismo. La pregunta es, entonces:

¿Cómo educar en, por y para el goce?
Educar en el goce significa generar entusiasmo. Generarlo siempre, en todas y cada una de las actividades, de los ejercicios, de las prácticas, de los ambientes, de las relaciones, de los resultados, de los progresos, de los errores incluso.

¿Qué significa un proceso educativo sostenido por el entusiasmo?
Significa que todos los que participan en el mismo se sienten vivos, comparten su creatividad, generan respuestas originales, se divierten, juegan, gozan.

Educar por el goce es movilizar las energías en una aventura lúdica compartida; sentir y hacer sentir; participar entregando lo mejor de sí y recibiendo lo mejor de los otros. Todo ello implica necesariamente un ambiente gozoso, tanto en los recursos materiales como en el encuentro humano. Entra aquí la riqueza de los sentidos, de la imaginación y de la creación colectiva.

Si hemos nacido para gozar tenemos todo el derecho a aprender a gozar. Esto va directamente en contra de modelos ilusorios del goce, como los difundidos a escala masiva por la publicidad.

Hay otras formas, como las respuestas a la pregunta antes formulada: ¿cuándo gozas la vida? Si la actual escuela no enseña a gozar, el sentido de una educación alternativa es educar para el goce.

El goce es un punto de partida y de llegada, un acicate para vivir y la clave de la vida misma.

· Educar para la significación
En educación no hay nada in-significante, aunque la tarea de significar está casi siempre en manos de la institución y de sus funcionarios. Una propuesta alternativa busca procesos significativos que involucren a educadores y educandos.

¿Qué significa significar?

· Dar sentido a lo que hacemos.
· Incorporar mi sentido de la cultura y del mundo.
· Compartir y dar sentido.
· Comprender el sinsentido de ciertas propuestas educativas, políticas y culturales.
· Relacionar y contextualizar experiencias.
· Relacionar y contextualizar discursos.
· Impregnar de sentido las diversas prácticas y la vida cotidiana.
Estos siete puntos no son casuales. Cuando alguno de ellos (y otros no mencionados aquí) falta, el trabajo educativo pierde sentido, es decir,  no significa nada para quien lo hace. Todo esto lleva a convertir en objeto al verdadero sujeto de la educación.

Una tarea sin sentido vale para sistemas carcelarios. Años atrás una de las islas Galápagos funcionaba como prisión. Aún quedan restos de una construcción levantada por los reclusos: un muro en medio de un paraje desierto. Los guardias se divertían con eso: construir un muro que comenzaba en cualquier parte y no terminaba en ninguna. Luego de meses de trabajo era destruido para comenzar otra vez. Y así sucesivamente.

Éste era un sinsentido total. Pero hay otros múltiples ejemplos, como el del sentido centralizado en unos pocos especialistas, en tanto que los estudiantes o los trabajadores son simples instrumentos del mismo.

Una educación con sentido educa protagonistas, seres para los cuales todas y cada una de las actividades, todos y cada uno de los conceptos, todos y cada uno de los proyectos, significan algo para su vida. Es esa significación el punto de partida de la significación del mundo y de los demás.

La capacidad de dar sentido, de significar el mundo y la propia experiencia, pasa por la capacidad de criticar los sentidos y los sinsentidos ajenos. Nada más lejos de la educación, así entendida, que una obediencia ciega a un mando superior. Veamos un ejemplo por demás común en América Latina:

“El que manda debe estar solo, por cierto; pero debe estar solo también para mantener el secreto de sus motivos. No debe explicar nada. Hasta la orden más desatinada debe cumplirse sin que nadie se atreva a cuestionarla… Pues el que obedece no puede dudar de que sus superiores son los más sabios y capaces: la menor sospecha en contrario es catastrófica… y esta convicción sólo puede fundarse en el misterio que rodea al que manda, cuyos motivos deben estar fuera del alcance del subordinado” (Luna, Feliz, soy roca, Ed. Sudamericana, Buenos Aires, 1990, pág. 50). 

El sentido no se imparte a base de órdenes o misterio, se construye en una relación solidaria.

· Educar para la expresión
 Existe una regla de oro: sin expresión no hay educación.

Juguemos con las palabras: re-presión, su-presión, im-presión, com-presión, de-presión y ex-presión.

Re-presión: acción y acto de reprimir, controlar, ordenar, coaccionar.

Su-presión: acción y acto de suprimir, eliminar, quitar.

Im-presión: acción y acto de imprimir, fijar, poner un sello en una materia blanda, dejar huellas, grabar.

Com-presión: acción y acto de comprimir; oprimir, apretar, estrechar, reducir.

De-presión: acción y acto de deprimir o deprimirse; hundir alguna parte de un cuerpo; humillar, rebajar, negar las cualidades de una persona; producir decaimiento de ánimo.

Ex-presión: acción y acto de expresarse, exteriorizar, sacar fuera lo que uno tiene adentro; comunicar, manifestar, hacer público.

Quien no se expresa se reprime, es suprimido, está sujeto a que le impriman el sentido como a una materia blanda, a que lo compriman y depriman.

Vales un ejemplo: el maestro, en las antiguas formulaciones que no acaban nunca de pasar, es el modelador de los jóvenes, es quien esculpe la materia del futuro.

El dar sentido no es sólo un problema de comprensión sino, sobre todo, de expresión. Hegel afirmaba: cuando faltan las palabras falta el pensamiento. Seamos más drásticos: cuando faltan las palabras falta la libertad. La capacidad expresiva significa un dominio del tema (significado) y de la materia discursiva (significante) y se manifiesta a través de claridad, coherencia, seguridad, riqueza y belleza en el manejo de las formas de los diferentes lenguajes.

La capacidad expresiva es una conquista, a nadie se la regala graciosamente la sociedad en general y mucho menos la escuela.

Dejemos estos argumentos como base de nuestra propuesta alternativa: una educación a distancia que no pasa por la constante y rica expresión de sus interlocutores sigue empantanada en los viejos moldes de la respuesta esperada y de los objetivos sin sentido.

· Educar para convivir
Educar, entonces, para vivir con, porque estamos en el mudo para entreayudarnos, no para entredestruirnos, como decía don Simón Rodríguez. Por ello, todo aprendizaje es un interaprendizaje.
La frase fue acuñada también por don Simón. La clave pasa por lo compartido, por lo que puede ser aprendido de los demás. Resulta imposible el interaprendizaje si se parte de una descalificación de los otros. Es imposible aprender de alguien en quien no se cree.
Cuando se cree en los otros se es co-responsable; la obra, la propia formación y la de los demás, es producto de la interacción, comunicación y colaboración.

Estos conceptos, es sabido, no suelen aparecer en las orientaciones de la escuela actual, excepto a modo de vagos objetivos. Pero son parte de realidades, de situaciones latinoamericanas. Veamos cómo se dan en una experiencia reciente:

“En la economía convencional los distintos factores económicos son integrados y subsumidos bajo las categorías de capital (factor K) y trabajo (factor L). Nuestro factor C, que así lo hemos denominado porque en el nuestro y en varios otros idiomas comienzan con dicha letra varios de los términos con que podemos nombrarlo, a saber: cooperación, comunidad, colaboración, coordinación, colectividad, consiste en el hecho de que un elemento comunitario de acción y gestión conjunta, cooperativa y solidaria, presente en el interior de estas unidades económicas, tiene efectos tangibles y concretos sobre el resultado de la cooperación económica. Efectos concretos y específicos tales que puede discernirse una particular productividad dada por la presencia y crecimiento de dicho elemento comunitario…” (Razeto, Luis, “Economía popular”, en Educación comunitaria y economía popular, Editorialpec, San José de Costa Rica, 1990).

De la educación tradicional, al igual que de la economía tradicional, ha estado ausente el factor C. se trata de educar en él para lograr la convivencia. Esto no es sencillo. Estamos ante un:

“modo de hacer economía (educación para nosotros) que implica comportamientos sociales y personales nuevos… que comparten algunos rasgos constitutivos y esenciales de solidaridad, mutualismo, cooperación y autogestión comunitaria, tales que definen una racionalidad especial…” (op. Cit.).
En síntesis,  no se puede educar para convivir si no se educa en la cooperación y la participación colectiva, en el interaprendizaje.  La escuela está organizada para aislar a los educandos, de manera que no trabajen entre ellos sino con el docente. Este aislamiento suele ser presentado como uno de los elementos básicos de la situación de quien sigue un proceso de educación a distancia. Se habla de personas dispersas, que siguen materiales sin conexión alguna entre ellas.

Una propuesta alternativa reivindica necesidades humanas tan básicas como la convivencia, las relaciones interpersonales, la participación, el afecto, y todo ello es posible en experiencias de educación a distancia, siempre que el sistema se organice para permitir el trabajo en grupos y dar oportunidades al intercambio de experiencias y de información.

Todo ello porque “la solución de los problemas y la satisfacción de las necesidades se espera del auto desarrollo de los propios sujetos organizados” (op. Cit.).

La propuesta alternativa considera al grupo como un ámbito privilegiado para el interaprendizaje entendido como recreación y producción de conocimientos, por la dinámica y la riqueza que aporta a través de la confrontación de ideas y opiniones propias de las experiencias previas de cada participante: la posibilidad del logro de consensos y disensos en una dinámica permanente de acción-reflexión-acción.

· Educar para apropiarse de la historia y de la cultura
Somos seres históricos. Esta afirmación ha sido ya hecha y no representa ninguna novedad. Pero vale la pena insistir en su sentido: somos producto de experiencias anteriores, de conocimientos, vivencias, tecnologías, cultura, aciertos, errores, violencia, encuentros y desencuentros atesorados a lo largo  de generaciones. Somos producto de esa historia general y de nuestra biografía, de la manera en que lo general es vivido en nuestra vida cotidiana.

La escuela también es historia, como cualquier institución responde a condicionamientos sociales, a una acumulación de formas de percibir al hombre y de ubicarlo en este mundo. Pero  a la vez la escuela trabaja como si la historia no existiera y, en todo caso, se encarga de deshistorizar los procesos de enseñanza-aprendizaje.

Extraña paradoja: la escuela es histórica (en el sentido de sus condicionamientos) y al mismo tiempo ahistórica por estar volcada hacia el pasado, tanto en sus contenido como en sus métodos. Su pasión es el coleccionismo de cadáveres y no hay nada menos histórico que un cadáver.

Por lo mismo, la escuela cierra espacios a la cultura vivida, a la de cada día, a la producida en las relaciones sociales. Su cultura es la de los textos y la de las referencias a sistemas científicos y artísticos atrasados en relación con la dinámica social del presente. Y esto aunque de vez en cuando aparezcan recursos tecnológicos, como medios audiovisuales o incluso la televisión y hasta la misma computación. La escuela todo lo domestica, todo lo incorpora a su discurso exangüe, carente de vida. no desconocemos experiencias valiosas en América Latina, pero la tendencia a la inercia suele tener más fuerza que muchos intentos de cambio.

¿Cómo educar para la apropiación de la historia y de la cultura?
En la medida en que una propuesta se centra en el aprendizaje (autoaprendizaje e interaprendizaje) y no en la enseñanza, el rol protagónico del proceso se desplaza del docente al educando. Este solo hecho abre el camino al acto educativo, entendido como construcción de conocimientos, intercambio de experiencias, creación de formas nuevas. Y es precisamente ese protagonismo, ese quehacer educativo, el que permite una apropiación de la historia y de la cultura.

El camino no es el de preparar para hacer historia y cultura en el futuro, sino lograrlas aquí y ahora, haciendo historia y haciendo cultura en cada acto educativo.

En la cultura se educa por la producción cultural, porque todo producto cultural y su proceso son educativos. Esto vale tanto para la apropiación de lo creado por otros hombres cuanto para la creación inherente al acto educativo.

Se educa para la apropiación ofreciendo caminos a las virtudes activas. La escuela privilegia virtudes pasivas (obediencia, sumisión, orden, memoria, puntualidad) y castiga virtudes  activas (creatividad, riesgo, crítica, imaginación, intuición). Son estas últimas las que hacen historia. Se trata de elegir entre un hombre sometido a la historia y un hombre que hace historia.

La educación a distancia tradicional, anclada en general en la obsesión por la respuesta correcta, busca acomodar a sus estudiantes a una historia ya hecha, en la que ninguna novedad, ninguna aventura de la imaginación o de la inteligencia, caben. Una propuesta alternativa se orienta, a través de la mediación pedagógica, a promover y cultivar las virtudes activas. 

Uno se apropia de la historia y de la cultura en el interaprendizaje, en la interrogación a la propia situación, en la invención, en el planteamiento de alternativas, en la aplicación, en la práctica, en la alegría de construir y de imaginar.

Lo alternativo en educación

Estos lineamientos conceptuales en torno de lo alternativo nos obligan a puntualizar y clarificar aquellos aspectos que, a nuestro juicio, hacen alternativa la educación a distancia. Para evitar equívocos comencemos afirmando que, desde sus mismos orígenes, aquélla se autoproclamó alternativa, en razón de sus “innovaciones metodológicas”, de los materiales didácticos utilizados, y de los recursos y procedimientos en el traspaso y procesamiento de la información.

Pero los hechos han demostrado y demuestran con claridad que esto no ha sido así. Un análisis somero de la práctica evidencia que las expectativas creadas por el novedoso “sistema” no lograron concretarse. Los materiales, mucho más que el profesor, tienden a “fomentar la pasividad en vez de la participación en el proceso de aprendizaje”.

Es más, después de varias décadas de funcionamiento, podemos afirmar, como un primer  planteamiento básico, que no debería hablarse de educación a distancia, sino de  sistemas de enseñanza a distancia.
Cabe señalar un segundo planteamiento como consecuencia del primero: la enseñanza a distancia, aun cuando no se imparta en las aulas, es tan escolarizada y tradicional como las formas presenciales.

Y un tercer planteamiento para juzgar la pretendida dimensión alternativa de la enseñanza a distancia: los materiales instruccionales, tal y como son elaborados,  conllevan comportamientos de enseñanza separados de los comportamientos de aprendizaje.  Esta separación que tiene que ver con el soporte comunicacional es uno de los escollos más fuertes para el logro de los procesos educativos.

Mientras no encontremos la salida pedagógica a estos problemas estaremos ante enseñanza y no educación a distancia.

Cabe preguntarse entonces:

¿Qué es lo que hace alternativo un sistema de educación a distancia? ¿Cómo hacer para que un sistema de educación a distancia sea alternativo?

En este apartado trataremos de responder a la primera pregunta. El cómo hacerlo será tarea del próximo capítulo.

De acuerdo con nuestra experiencia, para que una enseñanza a distancia sea educación alternativa tiene que llenar las características siguientes: 
· Ser participativa a pesar de la distancia.

· Partir de la realidad y fundamentarse en la práctica social del estudiante.

· Promover en los agentes del proceso actitudes críticas y recreativas.

· Abrir caminos a la expresión y a la comunicación.

· Promover procesos y no sólo  obtener productos.

· Fundamentarse en la producción de conocimientos.

· Ser lúdica, placentera y bella.

· Desarrollar una actitud investigativa.

· Ser participativa a pesar de la distancia
De unos años a esta parte, la participación se ha puesto de moda. Hoy en día todos –los de derecha, los de izquierda y los de centro- hablan de participación; creen y promueven, o por lo menos, creen promover procesos participativos.

En la familia y la comunidad, en la empresa, en la cooperativa y en el sindicato; en las iglesias, escuelas y universidades; en instituciones y organizaciones; en el gobierno y en los cónclaves internacionales; un poco por todas partes, y en unos países más que en otros, surgen movimientos sociales que dicen asentarse en procesos participativos.

En todo el mundo, en todos los estamentos y clases sociales, existe una marcada tendencia y hasta una necesidad de participar. Ante ésta, y de la manera más imprevisible, se modifican costumbres y formas de vida ancestrales y se derrumban estructuras políticas, sistemas de gobierno, convenios y alianzas internacionales.

Pero no todo es auténtico y válido en esta vorágine participativa. Es preciso decantar aquellas formas de participación que contribuyen a la realización humana y descartar las conformaciones espurias de participación.

Está claro que la participación puede ser un instrumento manejado “provechosamente”, para alcanzar objetivos de desarrollo humano y para el control social. Para unos facilita, o puede facilitar, el crecimiento de la conciencia crítica, que lleva a la solución de problemas; para otros puede servir para manipular hacia el logro de objetivos empresariales e ideológicos contrarios al desarrollo humano.

Pero incluso la participación bien intencionada puede dejar de serlo por ineficiencia, por rutina y por inercia del propio sistema.

-La participación como necesidad humana

 La participación es una de las bases que fundamentan la educación alternativa, porque en esencia es una de las necesidades humanas más sentidas y que con mayor fuerza responde “al ser, tener y estar” del ser humano en la sociedad actual. Privar al ser humano de su derecho a participar es reducir sus posibilidades de transformación a nivel individual y social.

Por la participación no sólo se facilita la generación de niveles crecientes de autodependencia, sino el desarrollo y acrecentamiento de la vida democrática. Un nuevo orden económico pasa  necesariamente por el nuevo orden organizacional resultante de la participación real del individuo tanto en lo económico y político, cuanto en lo estructural y educativo.

En síntesis, la participación posibilita el paso de relaciones de dependencia y mecanismos paternalistas, burocráticos y verticales, a una cultura democrática y reveladora de la solidaridad social y del protagonismo real de las personas.

-Educar en la participación

¿Cómo es posible que siendo la participación una necesidad básica del ser humano, tan pocas personas participen, real y plenamente, en la toma de decisiones para la buena “marcha de nuestra sociedad”? Peor aún, si la participación responde a una necesidad humana básica, ¿cómo es posible que se la haya excluido de los procesos educativos?

Tocqueville ya lo señaló: la verdadera democracia sólo se aprende con una participación directa de los ciudadanos en las instituciones locales. No se aprende a nadar en los bancos de la escuela  ni se aprende a manejar un vehículo frente al pizarrón.

Para responder a las preguntas anteriores además de la participación directa se debe tener en cuenta ciertas condiciones sociales que entorpecen e incluso anulan la participación. Algunas de ellas son estructurales, porque delimitan, entorpecen o anulan la participación, en especial de los sectores populares; otras, como los sistemas educativos, coadyuvan y refuerzan los condicionamientos estructurales. 

Entre los más eficientes en este sentido, cabe señalar muchos de los sistemas de enseñanza a distancia, en especial formales, por el funcionalismo que llevan implícito. Pensemos, por ejemplo, en que un buen estudiante a distancia debe poseer un conjunto de características que aseguren su capacidad de asimilar eficazmente las enseñanzas impartidas sin cuestionamientos ni desvíos, sin necesidad de juicio crítico, compromiso con la realidad o deseos de transformarla.

Sólo necesita voluntad y disciplina para cumplir el proceso. En tal educación a distancia el estudiante se educa en soledad, so pretexto de autoaprendizaje y de formación de hábitos de estudio. Esto explica las formas y sistemas de enseñanza individual, vertical, de subordinación jerarquizante…  Engendradoras de las “virtudes pasivas” útiles para sostener viejos sistemas sociales.

Ahora bien, ¿cómo organizar la educación a distancia para que al mismo tiempo sea participativa? Un aprendizaje participativo, alimentado con materiales a distancia, requiere de una metodología  sui géneris que conlleva, entre otros, los siguientes componentes:

-Proceso de aprendizaje fundamentado en la comunicación dialógica.

-Concatenación de los aspectos lúdicos del aprendizaje con la similación y re-creación de los conocimientos.

-Autodiagnóstico de la realidad con miras a la elaboración del currículum.

- Reflexión, de ser posible grupal, como medio por excelencia para transformar la propia práctica.

-Evaluación formativa y permanente

-Creatividad expresiva, que desemboque en productos que sobrepasen lo meramente academicista. 

Se ha de pasar, en consecuencia, de un diseño instruccional (de enseñanza a distancia) a un diseño de materiales de aprendizaje.

